
L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 1 

 

 

 

«  REPARTIR  DU  CHRIST,  

UNIQUE  SAUVEUR » 
 

Aux Prêtres, Diacres,  

Religieux et Religieuses,  

Agents pastoraux, Séminaristes  

et Fidèles laïcs  

du Diocèse de Mahagi-Nioka,  

salut et bénédiction ! 
 

C’est passé un temps relativement long depuis que j’ai 

promis de donner une lettre pastorale pour nous 

engager dans la célébration du centenaire de notre 

Evangélisation en partant  de la parole-phare proposée. 

Je me trouve finalement pour le moment prêt à vous la 

donner. 

D’entrée de jeu, je voudrais attirer notre attention sur 

le fait que la série de célébrations que nous allons avoir 

coïncide, au niveau de l’Eglise universelle, avec la 

célébration de l’Année de la Foi qui intègre la tenue du 

Synode des Evêques sur la nouvelle évangélisation pour  

la transmission de la foi chrétienne, le cinquantième 

anniversaire de l’Ouverture du Concile Vatican II et le 

vingtième du Catéchisme de l’Eglise catholique. Il y a 

donc beaucoup d’événements à célébrer. Le risque de 

dispersion ou de négligence de tel ou tel autre aspect est 

donc possible. Je pense que cette coïncidence est 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 2 

 

 

 

providentielle pour nous, comme me le confiait l’an 

dernier à Rome, le Préfet de la Congrégation pour 

l’Evangélisation des Peuples quand je lui ai parlé de ce 

grand événement que nous nous préparons à célébrer. 

C’est providentiel, car toutes ces célébrations peuvent 

aller ensemble et s’enrichir réciproquement. Les thèmes 

majeurs de part et d’autre sont ceux de l’évangélisation 

et de la foi. Cette foi est transmise par l’évangélisation. 

Le concile Vatican II en a beaucoup parlé la mettant en 

son rapport, comme de cause à effet, avec  la foi. Pour la 

connaissance et l’approfondissement de notre foi, le 

Pape Jean Paul II, dans la Constitution apostolique 

Fidei depositum (1992) disait justement que «  Le 

Catéchisme de l’Eglise catholique est un exposé de la foi 

de l’Eglise et de la doctrine catholique…Je le reconnais 

comme… une norme sûre pour l’enseignement de la 

foi… » Le Synode des Evêques se célébrera entre autres 

pour voir comment nous devons faire pour faire 

connaître le Christ, afin qu’il soit accueilli et qu’il soit 

accepté comme notre unique vraie référence. Donc en 

ayant sous la main les Documents conciliaires, le 

Catéchisme de l’Eglise catholique et après le texte de 

l’Exhortation post-synodale sur la nouvelle 

évangélisation et la transmission de la foi chrétienne, 

nous aurons des documents de référence pour nous 

permettre d’évaluer, de célébrer le centenaire de notre 

évangélisation, en jetant un regard sur l’avenir pour 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 3 

 

 

 

voir comment poursuivre l’évangélisation de sorte que 

l’Evangile soit annoncé de manière un peu plus 

persuasive. Ceci étant dit, j’adresse une invitation 

pressante pour que nous ne soyons pas dispersés, mais 

que nous ayons une vision d’ensemble, une vision 

unitaire. Ceci pourra certainement être fécond. C’est 

providentiel aussi, car la parole-phare part de l’objet 

même de l’évangélisation et de la foi, à savoir Christ. 

Voilà pour quoi, je décide que cette année pastorale qui 

commence s’étende jusqu’à la clôture du centenaire, soit 

le 15 décembre 2013. Je n’aurai pas un autre plan 

pastoral à proposer autre que celui de célébrer les dons 

de l’Evangile, de la foi, des sacrements, de 

l’évangélisation partielle de nos cultures, de faire 

l’autocritique de cent ans passés de l’Evangile, de jeter 

des jalons pour la poursuite de l’évangélisation en vue 

de l’enracinement de la foi.   

«  Repartir du Christ, unique Sauveur ». Telle est donc 

la parole-phare, la parole mobilisatrice qui pourra nous 

faire entrer au second centenaire de notre 

évangélisation et nous y accompagner. L’avantage d’une 

telle parole est qu’elle doit être comme une devise, une 

référence tant au point de vue individuel qu’ecclésial. 

Repartir, au sens propre signifie partir de nouveau 

(après un temps d’arrêt). Au sens figuré, il signifie : 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 4 

 

 

 

recommencer ; rependre ; partir pour l’endroit d’où l’on 

vient. 

En partant de ces sens usuels, repartir du Christ 

signifierait partir de nouveau et partir de Lui, 

recommencer avec Lui, reprendre avec Lui. Si l’on 

demande à quelqu’un de repartir, de recommencer, de 

reprendre, cela signifie que ce qui s’est fait avant ou le 

premier départ n’a pas réussi comme à cent pour cent ; 

les finalités escomptées ne sont pas atteintes. On repart 

ou on recommence pour faire mieux qu’avant, pour faire 

un pas en avant. Repartir du Christ n’est pas la même 

chose que partir d’un point à un autre. Repartir de Lui 

ne signifie pas, le laisser derrière et aller soi-même 

devant et sans lui. Au contraire on repart de Lui, avec 

Lui et pour arriver à Lui. Il est le point de départ, le 

compagnon et le point d’arrivée. Il est l’Alpha et 

l’Omega. 

1.  Motifs du choix 

La kyrielle de rencontres que j’ai eue a milité de 

manière décisive pour le choix de cette parole-phare : 

une avec les clercs et une série avec des laïcs. Donc ce 

sont des rencontres eues avec les deux catégories 

composant le peuple de Dieu.  

 En fait, la session que nous avons eue, nous prêtres 

diocésains, en février 2011 et ensuite, la visite 

canonique effectuée en toutes les paroisses où j’ai 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 5 

 

 

 

rencontré essentiellement des laïcs, m’ont permis de me 

rendre compte que notre problème fondamental et 

radical tourne autour de la foi1. A vrai dire, d’autres 

problèmes, comme connaissance insuffisante de notre 

foi, le manque d’intérêt pour faire croître cette foi par la 

pratique des sacrements, par la lecture et médiation de 

la Parole de Dieu, l’incohérence de la vie… lui sont 

connexes. 

Ces problèmes sont connexes, dis-je, car si l’on croit 

vraiment, cela signifie qu’on a vraiment rencontré le 

Christ. Conséquemment, on ne peut pas ne pas 

souhaiter le connaître toujours plus, on ne peut pas ne 

pas chercher à connaître et à approfondir les contenus 

de sa foi. C’est un peu similaire à ce qui se fait dans 

l’ordre humain : lorsqu’on aime une personne, on 

souhaite la connaître toujours davantage. En plus, si 

l’on croit vraiment, on ne peut que chercher comment 

faire grandir cette foi et cela par la célébration de la 

présence salutaire du Christ dans les sacrements et, en 

particulier, dans l’Eucharistie. Ici, soit dit en passant, il 

est en fait pénible de constater que pour certains de nos 

chrétiens ne pas recevoir des sacrements ou les 

recevoir, c’est la même chose. Ils se disent 

tranquillement chrétiens sans la pratique des 

                                                
1 Quand le Pape nous a reçus le 7 septembre 2012 à Castel Gandolfo, dans son discours, il nous 

a dit que «  Vos communautés sont presque toutes de fondation récente, et présentent les forces 

et les faiblesses liées à leur brève histoire. Elles montrent une foi fervente et joyeuse, vivante et 

créative, mais très souvent non enracinée. En elles, l’enthousiasme et le zèle apostoliques 

alternent les moments d’instabilité et d’incohérence. » 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 6 

 

 

 

sacrements. Ceci signifie que l’on n’est pas en mesure 

de sentir les effets de la grâce de Dieu à travers ces 

sacrements. Enfin, si l’on croit vraiment, cette foi doit 

se manifester dans la vie. La foi que nous professons 

devrait avoir un impact sur notre vie quotidienne. 

Sinon, il ne faut pas avoir peur d’affirmer que cette foi 

ne l’est pas encore ou, à certains égards, elle l’est de 

nom. 

Si notre problème tourne autour de la foi, je me suis 

posé la question de savoir ce qu’il faut faire.  Ce qu’il 

faut faire, c’est de chercher et de retrouver notre 

référence. De quelle référence devons-nous partir ou 

repartir ? Il faut repartir de ce qui est à l’origine de 

notre être chrétien  Et le Pape Benoît XVI de dire : « A 

l’origine du fait d’être chrétien, il n’y a pas une décision 

éthique ou une grande idée, mais la rencontre avec un 

événement, avec une Personne, qui donne à la vie un 

nouvel horizon et par là son orientation décisive »2. La 

question prioritaire et fondamentale est celle de nous 

laisser conduire ou de conduire les autres à la rencontre 

avec Lui. En d’autres termes, il est question de la foi 

qui commence ou recommence toujours à partir du don 

d’une rencontre personnelle avec la Présence 

exceptionnelle et fascinante de Jésus Christ. Il faut 

donc une telle rencontre pour le découvrir et le 

reconnaître comme Unique Sauveur. Le problème est 

                                                
2 Benoît XVI, Encyclique, « Deus caritas est », n. 1. 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 7 

 

 

 

que nous devons présenter le Christ comme tel, afin que 

nous et les nôtres, nous ne puissions chercher des 

« sauveurs » en dehors de Lui. 

Il faut parvenir à le présenter comme « Sauveur », non 

un sauveur parmi d’autres, mais comme l’ « Unique ». 

Etre sauveur dans le sens que nous entendons, c’est 

celui qui apporte le bonheur à tous les hommes, celui 

qui donne la vie en surabondance et en plénitude. Or 

qui peut sauver ? Qui peut donner la vie en 

surabondance et en plénitude ?  La réponse est : Dieu 

seul. C’est ce Dieu qui aime, jusqu’à la mort et au-delà 

de la mort, pour l’éternité, c’est-à-dire la vie en 

abondance et en plénitude, la vie plus forte que la 

mort ; le pardon des péchés, c’est-à-dire la sainteté qui 

fait des hommes des amis de Dieu, familiers de sa 

maison, capables de chanter la louange de sa gloire3. Si 

le salut est la vie de Dieu, il est donc clair que  personne 

ne peut prétendre à cette vie que ceux à qui Dieu la 

donne.  

Et cette vie, Dieu la donne par Jésus-Christ et en Jésus-

Christ. Car la communication de la vie trinitaire ne se 

fait que par Lui. En ce sens, c’est Lui l’Unique Sauveur, 

comme le dira Saint Pierre : « Il n’y a pas sous le ciel 

d’autre nom donné aux hommes, par lequel nous 

devrions être sauvés »  (Ac 4, 12). Le Christ est le 

                                                
3 Théo, p. 612. 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 8 

 

 

 

Médiateur unique entre Dieu et les hommes (1 Tm 2, 5-

6). Son nom, Jésus, signifie d’ailleurs « Dieu sauve » (Mt 

1, 21). Pour Saint Luc, il est vraiment le « Sauveur » (Lc 

2, 11), en plus, en 2 Tim 1, 10…  Les Apôtres qui en 

sont convaincus, voilà pour quoi, ils annoncent aux 

hommes l’unique « voie du salut » (Ac 16, 17). En vérité, 

Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils 

unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse point, 

mais qu’il ait la vie éternelle. Dieu, en effet, n’a pas 

envoyé son Fils dans le monde pour qu’il juge le monde, 

mais pour que le monde soit sauvé par lui (Jn 3, 16-17). 

En fait, par sa mort et sa résurrection, le Christ est 

devenu pour nous « principe du salut éternel » (He 5, 9). 

L’adhésion à cette universalité et unicité de la 

médiation salvifique du Christ, signifie d’une certaine 

manière l’avoir comme unique référence et de là 

accepter de repartir de LUI, comme Sauveur. Il est 

Sauveur parce qu’il est la Vérité, laquelle Vérité doit 

être annoncée pour dissiper les erreurs et les 

mensonges, le relativisme, les ténèbres du péché sous 

toutes ses formes. Il n’est pas une vérité parmi d’autres, 

mais il est la Vérité. D’où seul Lui peut nous indiquer le 

chemin vrai. Il est l’Unique Sauveur aussi parce qu’il 

est la « Vie ». Il possède la vie, parce qu’il est Dieu. La 

vie est donnée par lui à tous, parce qu’il l’a obtenue en 

s’immolant sur la croix pour nous. Il est l’Unique 

Sauveur, parce qu’il est le Chemin. Car il conduit au 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 9 

 

 

 

Père dans son Esprit d’Amour. C’est lui qui nous mène 

sur la route du bonheur parfait et éternel. C’est lui qui 

prépare pour nous le moment attendu de notre ultime 

rencontre, dans la splendeur de sa gloire divine. Il est le 

seul chemin qui conduit au Paradis.  

Nous devons repartir de Lui, car il est « le centre effectif 

de la réalité historique et la pierre angulaire de toute 

construction authentiquement humaine, et donc, aussi 

de l’Eglise catholique. L’appartenance au Corps du 

Christ qui est l’Eglise, devient le point de référence 

inéluctable, du jugement nouveau et original, pour soi-

même et pour toute la réalité. Il est l’unique référence, 

il est la pierre angulaire, il est celui sans lequel, le 

chrétien ne peut rien faire (Jn 15, 5). Evidemment sans 

Lui, l’homme peut faire tant de choses aussi, mais 

lesquelles ? En tout cas ce qui  élève l’homme, ce qui 

donne une nouveauté à la vie de l’homme, ce qui permet 

à l’homme de se découvrir vraiment homme, ne peut 

pas se faire sans le Christ. C’est lui en fait la source de 

laquelle, l’on peut puiser l’eau de vie, comme il le disait 

lui-même à la Samaritaine. 

Nous devons partir de Lui, car il est le point A (Alpha), 

le commencement; il est le même hier et aujourd’hui et 

pour l’Eternité. Il est le Rocher sur le quel, il faut 

fonder de manière inébranlable tout édifice. Pour Saint 

Paul,  dans le Christ tout est créé, tout subsiste en lui,  



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 10 

 

 

 

il est le premier-né d’entre les morts, en lui habite toute 

la plénitude, en lui tout est réconcilié (cf. Col 1, 15…17). 

En fait, étant la Vérité, le Chemin, la Vie, la Pierre 

Angulaire, l’Alpha et l’Omega, la Source de la vraie vie, 

Récapitulation de tout…, il y a donc de quoi dire qu’ Il 

n’y a pas d’autre chemin que de « repartir du 

Christ comme unique Sauveur» afin que sa présence 

soit perçue, rencontrée et suivie avec autant de réalité, 

nouveauté et actualité, avec autant de pouvoir de 

persuasion et d’amour expérimenté, comme il y a 2000 

ans par ses disciples.  

Il faut repartir de Lui, car ceux qui ont mangé et bu 

avec Lui, il y a 2000 ans, à savoir les Apôtres, sont 

repartis de Lui,  après sa résurrection. C’est de Lui 

qu’ils sont partis de Jérusalem pour toute la Judée, 

pour la Samarie et jusqu’aux extrémités de la terre (Ac 

1, 8). Ainsi l’a été pour tant d’hommes et de femmes à 

travers l’histoire bimillénaire de l’Eglise. Nous sommes 

donc tous appelés à vivre la foi comme un nouveau 

départ, comme cette nouveauté surprenante de la vie, 

splendeur de vérité et promesse de bonheur, qui renvoie 

à l’événement qui la rend possible et féconde. On peut 

comprendre la vision du Bienheureux Jean-Paul II qui 

a commencé son pontificat par cette invitation à 

« ouvrir les portes au Christ » et qui l’a conclu par une 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 11 

 

 

 

autre invitation « repartir du Christ »4. Ce sont des 

invitations qui mobilisent à fixer le regard sur son 

visage, pour y redécouvrir toute la densité, la 

profondeur et la beauté de son mystère, mendiants 

confiants de sa grâce, avec cette conscience d’être 

appelés à la sainteté du fait d’appartenir au mystère de 

communion qui est l’Eglise, dans sa « révolution » 

d’amour plus inouïe qui donne sens et plénitude à 

l’histoire de l’humanité5. 

C’est pour ces motifs que nous sommes conviés à un 

retour qui nous introduit à une pleine communion de 

vie avec Dieu. C’est pour cela qu’il convient de repartir 

de Lui. Cet appel s’adresse à nous, tous, nous, évêque, 

prêtres, religieux, fidèles laïcs, jeunes et vieux et nous 

engage à tenir compte des priorités pastorales. 

2. Priorités pastorales 

De ce constat, je suis persuadé que la tâche 

prioritaire qui nous attend au second centenaire est 

celle de poursuivre  l’évangélisation. 

Comme, on le sait, au point de départ de 

l’évangélisation, il y a d’abord et avant tout la 

Révélation. C’est à travers elle que Dieu «  nous a fait 

connaître le mystère de sa volonté, ce dessein 

                                                
4 Novo Millenio Ineunte, nn, 29 ss. 
5 GUZMAN CARRIQIRY, La participation des laïcs dans la Mission de l’Eglise, Séminaire 

d’aggiornamento des Evêques des Territoires de Mission (Manuscit). 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 12 

 

 

 

bienveillant qu’il avait formé en lui par avance, pour 

réaliser quand les temps seraient accomplis : ramener 

toutes choses sous un seul Chef, le Christ » (Ep 1, 9-10). 

La Révélation est ainsi « l’acte par lequel Dieu se 

manifeste personnellement aux hommes. Dieu se 

montre, en effet, comme celui qui veut se communiquer 

lui-même, en rendant la personne humaine participante 

à sa nature divine» (2 P 1, 4)6. « Il a plu à Dieu dans sa 

sagesse et sa bonté de se révéler lui-même aux hommes 

et de faire connaître le mystère de sa volonté… pour les 

inviter et les admettre à partager sa propre vie… »7. 

Cette révélation, Dieu l’a faite de manière progressive 

aux hommes, par l’intermédiaire des hommes, par 

l’intermédiaire des prophètes et des événements 

salvifiques, jusqu’à l’accomplissement de sa Révélation 

par l’envoi de son propre Fils (He 1, 1-2). Ce Fils est, 

par conséquent, «  l’événement ultime vers lequel 

convergent tous les événements de l’histoire du salut » 

(Lc, 24, 27). Il est, en effet, «  la Parole unique, parfaite 

et indispensable du Père »8. En lui, culmine la 

Révélation de Dieu. Ce Fils devient pour ainsi dire le 

premier Evangélisateur comme le dit si bien le Pape 

Paul VI « … Jésus lui-même Evangile de Dieu (Mc 1, 1 ; 

Rm 1, 1-3), a été le tout premier et le plus grand 

évangélisateur. Il l’a été jusqu’au bout : jusqu’à la 

                                                
6 Catéchisme de l’Eglise Catholique, nn. 51-52. 
7 Constitution dogmatique, Dei Verbum, n. 2. 
8 Evangelii Nuntiandi., n. 65. 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 13 

 

 

 

perfection, jusqu’au sacrifice de la vie terrestre »9. A ce 

titre, il a annoncé le Règne de Dieu, le Salut libérateur. 

Cette charge doit continuer dans l’Eglise et par l’Eglise. 

« Nous voulons confirmer une fois de plus que la tâche 

d’évangéliser tous les hommes constitue la mission 

essentielle de l’Eglise... Evangéliser est, en effet, la 

grâce et la vocation propre de l’Eglise, son identité la 

plus profonde. Elle existe pour évangéliser, c’est-à-dire 

pour prêcher et enseigner, être le canal du don de la 

grâce, réconcilier les pécheurs avec Dieu, perpétuer le 

sacrifice du Christ dans la sainte messe, qui est le 

mémorial de sa mort et de sa résurrection glorieuse »10. 

Cette charge tout en étant de l’Eglise universelle, est 

aussi celle de chaque Eglise locale. Dans cette œuvre de 

l’évangélisation, nous devons repartir du Christ, car elle 

s’exprime  «  en termes d’annonce du Christ à ceux qui 

l’ignorent, de prédication, de catéchèse, de baptême et 

d’autres sacrements à conférer »11. De manière plus 

décisive encore, il faut affirmer à la suite de Paul VI : 

« Il n’y a pas d’évangélisation vraie si le nom, 

l’enseignement, la vie, les promesses, le Règne, le 

mystère de Jésus de Nazareth, Fils de Dieu ne sont pas 

annoncés »12. L’objet de la prédication est toujours 

Jésus-Christ lui-même. C’est dire qu’au centre du 

                                                
9 Ibid., n. 7. 
10 Ibid., n. 149. 
11 Ibid., n. 17. 
12 Ibid, 22; 52-53. 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 14 

 

 

 

message, c’est le salut en Jésus-Christ, Fils de Dieu fait 

homme, mort et ressuscité. Il faut cette annonce claire 

qu’en lui le salut est offert à tout homme, comme 

don de grâce et de miséricorde de Dieu.  

Il est question de porter la Bonne Nouvelle à toutes les 

couches de notre Diocèse et sous son influence, 

transformer de l’intérieur et rendre nouveaux les 

hommes et les femmes de notre Diocèse. « Le mandat 

missionnaire du Christ revêt divers aspects intimement 

liés entre eux : « annoncez » (Mt 16, 15), « faites des 

disciples et enseignez » (Mt 28, 19-20) ; « Soyez mes 

témoins » (Ac 1, 8) ; « baptisez » (Mt 28, 19) ; « Faites 

ceci en mémoire de moi » (Lc 22, 9), « aimez-vous les uns 

les autres » (Jn 15, 12). Annonce, témoignage, 

enseignement, sacrements, amour du prochain, faire 

des disciples : autant d’aspects qui sont des chemins et 

des moyens pour la transmission de l’unique Evangile 

et constituent les éléments de l’évangélisation»13. 

Les choses étant ainsi, ce qui nous attend c’est de nous 

engager résolument dans le processus de 

l’évangélisation scandé par l’activité missionnaire 

pour les non-croyants et pour ceux qui vivent dans 

l’indifférence religieuse. Ces deux catégories, à n’en 

point douter, sont présentes aux flancs de nos 

montagnes, sur nos plaines, dans nos cités, villages et 

                                                
13 Directoire général pour la Catéchèse, n. 46. 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 15 

 

 

 

agglomérations. Quoi qu’on dise, la première annonce 

ou le kérygme est plus que jamais urgente aujourd’hui, 

non pas seulement à cause des ignorants de la foi, mais 

aussi à cause de tant d’indifférents. 

Ce processus doit aussi être scandé par l’activité 

catéchétique d’initiation pour ceux qui choisissent 

l’Evangile et pour ceux qui ont besoin de compléter ou 

de restructurer leur initiation. Il ne faut pas nier le fait 

que beaucoup embrassent la foi et acceptent de se faire 

baptiser et acceptent de recevoir d’autres sacrements. 

Cette année pastorale par exemple, environs 7.365 ont 

été confirmés. Le gros problème qui reste est toujours 

celui de l’aide que nous devons leur apporter pour 

compléter leur initiation, voire la renforcer. Ils en ont 

peut-être besoin, peut-être pas aussi, mais de notre part 

il convient de présenter ces possibilités. Sans cela, la foi 

s’affadit.  

Enfin, ce processus doit être scandé par l’action 

pastorale pour les fidèles chrétiens ayant déjà atteint 

la maturité au sein de la communauté chrétienne (A.G., 

6 f). Selon le Pape Jean-Paul II, on peut trouver « des 

communautés chrétiennes aux structures ecclésiales 

fortes et adaptées, à la foi et à la vie ferventes, qui 

rendent témoignage à l’Evangile de manière 

rayonnante dans leur milieu et qui prennent conscience 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 16 

 

 

 

du devoir de la mission universelle »14. Ce sont ces 

communautés, dit le Pape, qui ont besoin d’une intense 

« activité pastorale de l’Eglise », du moment qu’elles 

sont constituées de personnes et de familles ayant un 

sens chrétien profond. Dans ce contexte, la catéchèse 

des petits enfants, des adolescents et des jeunes doit 

promouvoir de vrais processus  pouvant rendre un 

service irremplaçable. 

Un tel processus n’est évidemment pas définitif, mais il 

doit être repris de manière continuelle. C’est ce qui peut 

nous permettre de répondre aux défis que nous avons à 

lever. En d’autres termes, cela peut nous aider à 

enraciner la foi chrétienne en nous et en nos fidèles.  

3. Conséquences 

Comme on le sait, la foi née ainsi de l’évangélisation, 

entretenue par les activités catéchétiques et pastorales 

est, avant tout, conversion à Jésus-Christ, (A.G., 13 a), 

adhésion pleine et sincère à sa personne et décision de 

marcher à sa suite.  Comme le disait le bienheureux 

Jean-Paul II, « La foi est une réponse personnelle à 

Jésus-Christ ; c’est devenir son disciple, à savoir 

s’engager à penser comme lui, à juger comme lui et à 

vivre comme il a vécu »15. Une telle foi implique 

évidemment un changement de vie, une « metanoia ». 

                                                
14 Redemptoris missio, 33 c. 
15 Catechesi tradendae, n. 20 b. 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 17 

 

 

 

C’est-à-dire un changement profond du regard et du 

cœur ; elle conduit le croyant à une nouvelle manière 

d’être, de vivre, de vivre ensemble, que l’Evangile 

inaugure »16.  En d’autres termes, « Ce changement de 

vie se manifeste à tous les niveaux de l’existence du 

chrétien : dans sa vie intérieure d’adoration et d’accueil 

de la volonté de Dieu ; dans sa participation à la 

mission de l’Eglise, dans sa vie conjugale et familiale ; 

dans la vie professionnelle ; dans les activités 

économiques et sociales »17. De là vient que « la vision 

anthropologique, l’homme mesure de tout », devient 

ainsi christologique : «  Le Christ est la mesure de 

tout »… Avec le Christ mort et ressuscité, se fait jour 

une situation complètement nouvelle dans laquelle 

l’homme charnel est mort et le jugement selon la chair 

inconsistant, dépassé et périmé. Les critères 

d’évaluation sont radicalement changés : les disciples 

du Christ ne peuvent plus juger selon les critères du 

prestige culturel, de l’appartenance ethnique, raciale ou 

familiale, somme toute selon l’égoïsme ou l’intérêt 

personnel »18. 

Cela signifie que « … la vérité de la foi, qui s’est 

manifestée dans une Personne concrète qu’est le Christ 

Jésus, serait peu de chose si elle n’était pas vécue selon 

l’exemple même de cette Personne et selon son 

                                                
16 Catéchisme de l’Eglise catholique, nn. 1430-1431. 
17 Directoire général pour la catéchèse, n. 55. 
18 G. SALDARINI, Vivre, c’est le Christ, Paris 1996, p. 139. 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 18 

 

 

 

enseignement et dans la fidélité pratique à sa parole et 

à ses commandements. La praxis se rattache ainsi 

naturellement à la foi d’où elle tire son origine et sa 

constance. L’orthodoxie ne serait rien si elle n’était pas 

accompagnée de l’orthopraxie. L’orthodoxie sans 

orthopraxie est du néant et un néant conduisant vers le 

néant et le vide infernal du mensonge et des illusions 

d’une vie hypocrite… La foi est vie. Si elle n’est pas vie 

la foi n’existe pas. C’est une foi morte (Jc 2, 17-19)… si 

elle ne continue pas à provoquer des attitudes 

nouvelles, conformes à la foi qui engendre une 

nouveauté  dans l’être, l’agir et la conduite du croyant 

(cf. Tt 1, 15-16). La parole de Dieu qui suscite la foi (Rm 

1, 14-17), peut et doit se transformer en vie. Elle doit 

imprégner toute la vie, toute la pensée, toutes les 

actions et tout le comportement de l’homme…19. Bien 

des chrétiens ont établi une dichotomie entre la foi et la 

vie, donnant ainsi l’impression que l’Evangile est 

incapable de transformer le monde. C’est la tragique 

incohérence et le grand scandale dont nombre de 

chrétiens, même de nos jours, se rendent coupables, 

comme le dénonce à plusieurs reprises le Concile 

Vatican II, dans la Constitution Pastorale Gaudium et 

Spes20. C’est ce qui a fait dire au Serviteur de Dieu Paul 

                                                
19 Mgr R. SARAH, Les devoirs des autorités de l’Eglise et la vie chrétienne, Limete-Kinshasa, 

pp. 104-105. 
20 “Les croyants peuvent avoir une part qui n’est pas minime, dans la genèse de l’athéisme, dans 

la mesure où, par négligence dans l’éducation de leur foi, par des présentations trompeuses de la 

doctrine et aussi par des défaillances de leur vie religieuse, morale et sociale, on peut dire d’eux, 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 19 

 

 

 

VI : «  Le plus grand péché du christianisme, c’est la foi 

sans les œuvres ». 

En tout cas, si l’on croit vraiment, on ne peut pas ne pas 

poser des œuvres. Lorsque l’on croit vraiment, on est 

comme greffé à lui, enraciné en lui, immergé pour ainsi 

dire en lui. On devient un seul et même être avec le 

Christ (cf. Rm 6, 1-13 ; 2 Co 5, 17). Il est uni au Christ 

et cette union de plus en plus profonde, par élimination 

de tout ce qui, en nous, appartient au vieil homme, 

jusqu’à ce que l’homme nouveau atteigne sa perfection 

dans cette union transformante qui fait poser à 

l’homme des actes divins, car l’âme est devenue divine 

de Dieu par participation »21. Nous prêtres, et tous les 

agents pastoraux, nous sommes invités à cette 

transformation de vie. C’est l’ardent souhait que je 

puisse adresser à chacun et à chacune de nous, fils et 

filles de ce Diocèse au seuil de ce grand événement de 

grâce. 

En guise de conclusion, je dois dire que notre pastorale 

pour les prochaines années doit s’articuler autour de 

l’enracinement de la foi. La voie royale, ce sera 

l’évangélisation en profondeur, la catéchèse, la 

formation de nos fidèles et les lieux cibles seront la 

famille, la jeunesse et les sacrements. Pour cela, 

                                                                                                     
qu’ils voilent l’authentique visage de Dieu et de la religion plus qu’ils ne le révèlent » (G.S, 19 ; 

cf. 30). 
21 F. RETORE, Espérez en vérité, Venasque, 1999, p. 174. 



L e t t r e  p a s t o r a l e  “ R e p a r t i r  d u  C h r i s t ,  U n i q u e  S a u v e u r ” 20 

 

 

 

j’engage tous, moi le premier, à être évangélisateur, 

avant tout être son propre évangélisateur et après être 

évangélisateur pour les autres. 

Je fléchis les genoux devant le Père, de qui vient tout 

don parfait pour redire « Fais qu’une telle 

évangélisation en profondeur change complètement 

notre vie, de sorte que les fruits du Royaume se 

ressentent dans notre vie d’ici-bas  à tous les niveaux ». 

Tout en demandant au Seigneur l’abondance de 

bénédiction sur tous les prêtres et tous les autres 

agents pastoraux, je nous demande un zèle pastoral 

redoublé. 

Donné, le 15 septembre 2012, en la Mémoire de Notre 

Dame des douleurs, à trois mois de l’ouverture du 

centenaire de notre Evangélisation. 

                                                                                        

                              Mgr Sosthène AYIKULI ADJUWA 

 Evêque du Diocèse de Mahagi-Nioka 


